
Prédication du dimanche 30 novembre 2025
« Venez, marchons à la lumière du SEIGNEUR ! »1

Textes : Ésaïe 2.1-5 ; Romains 13.11-14
Premier dimanche de l’Avent

Bonjour à chacune, chacun, 
Nous débutons le temps de l’Avent en ce jour. Vous le savez, l’Avent est une tension 

entre ce qui est déjà accompli et ce qui reste à venir. C’est également, c'est-à-dire un 
temps d'attente de l'ultime, du temps où il y aura un nouveau ciel et une nouvelle terre. 
Nous vivons dans un monde saturé de crises : guerres, injustices, incertitudes 
économiques. Pourtant, au cœur de cette obscurité, une lumière brille : la promesse de 
Dieu. Celle que nous trouvons dans sa parole, celle d’Esaïe, prophète du 8ème siècle, qui 
vivait au sein de Juda. Juda qui va connaître sous le règne d’Osias un temps de 
prospérité économique, un renouveau dans l’organisation générale du pays et le tout, 
dans un climat de paix. Mais par la suite, les choses vont se gâter. La prospérité ne va 
profiter qu’à un certain nombre pendant le règne de Yotham, le fils d’Osias. Puis la 
décadence du pays va s’accélérer sous le règne d’Achaz. Ce dernier va entraîner le pays 
dans une décadence spirituelle et politique laissant présager des crises à venir. 

Dans ce contexte de crise sociale, religieuse et politique, une voix celle du 
prophète Esaïe va donc se faire entendre. Une voix qui va annoncer la purification du 
peuple et le jugement de Dieu, une voix qui va aussi appeler à la confiance en Dieu face aux 
crises. Le jugement divin concerne aussi notre petit peuple de Juda qui va par l’entremise 
de son roi Achaz s’enfoncer dans une idolâtrie fâcheuse (dépouiller le trésor du temple 
du Seigneur pour payer le tribut au roi Assyrien, autel païen dans le temple, les sacrifices 
humains). Dans cet imbroglio, dans ce marasme décadent, une petite lumière brille. 
Cette petite lumière est la voix d’Esaïe qui va recevoir du Seigneur des messages pour 
son peuple dont nous allons lire quelques lignes ce matin.

Une parole relayée plus tard, par un persécuteur zélé (Paul) qui connait à son tour 
la persécution et qui nous invite à cheminer sur un chemin de crète, un sentier où 
seule la lumière du Christ se fait espérance. Relisons donc ces deux textes ; 

 Société Biblique Française, La Nouvelle Bible Segond (Villiers-le-Bel: Société Biblique Française - 1

Bibli’o, 2002), Es 2.5.

	 	 Page  sur 1 9

https://ref.ly/logosres/ec-sbfbibnbs2002?ref=BibleNBS.Is2.5&off=19&ctx=%250A5%25EF%25BB%25BFMaison+de+Jacob,%250A~venez%25E2%2580%25A2,+marchons+%25C3%25A0+l


Dans la suite des temps, la montagne de la maison du SEIGNEUR sera établie au sommet 
des montagnes  ; elle s’élèvera au-dessus des collines, et toutes les nations y afflueront. 
3Une multitude de peuples s’y rendra ; ils diront :
Venez, montons à la montagne du SEIGNEUR, à la maison du Dieu de Jacob  ! Il nous 
enseignera ses voies, et nous suivrons ses sentiers. Car de Sion sortira la loi, de Jérusalem 
la parole du SEIGNEUR. 4Il sera juge entre les nations, il sera l’arbitre d’une multitude de 
peuples. De leurs épées ils forgeront des socs de charrue, de leurs lances des serpes : une 
nation ne lèvera plus l’épée contre une autre, et on n’apprendra plus la guerre. 5Maison de 
Jacob, venez, marchons à la lumière du SEIGNEUR !2
11D’autant que vous savez en quel temps nous sommes : c’est bien l’heure de vous réveiller 
du sommeil, car maintenant le salut est plus proche de nous que lorsque nous sommes 
venus à la foi. 12La nuit est avancée, le jour s’est approché. Rejetons donc les œuvres des 
ténèbres et revêtons les armes de la lumière. 13Comportons-nous convenablement, comme 
en plein jour, sans orgies ni beuveries, sans luxure ni débauche, sans dispute ni passion 
jalouse. 14Mais revêtez le Seigneur Jésus-Christ, et ne vous préoccupez pas de la chair pour 
en satisfaire les désirs.3

Quand le présent se fait douloureux - comme c’est le cas dans le contexte 
d’Esaïe - il est tentant d’attendre un avenir meilleur et de surseoir à vivre en attendant. 
Cela dit, cet avenir résonne étrangement avec notre actualité où des échos de ce que 
l’on croyait d’un passé révolu revient sur le devant de la scène, les guerres, les armes, 
les dissensions. Or, il est intéressant de relever que c’est bien au cœur d’un peuple sous 
occupation que Paul invite ses auditeurs à «  revêtir le Seigneur Jésus-Christ », une 
autre façon d’entendre l’exhortation d’Esaïe à « marcher dans la lumière du Seigneur ». 
Des exhortations bienfaisantes qui contrastent avec la possible crainte paralysante 
qui pourrait nous emparer dans un tel contexte. 

 Société Biblique Française, La Nouvelle Bible Segond (Villiers-le-Bel: Société Biblique Française - 2

Bibli’o, 2002), Es 2.2–5.

 Société Biblique Française, La Nouvelle Bible Segond (Villiers-le-Bel: Société Biblique Française - 3

Bibli’o, 2002), Rm 13.11–14.

	 	 Page  sur 2 9

https://ref.ly/logosres/ec-sbfbibnbs2002?ref=BibleNBS.Is2.2&off=4&ctx=t+de+J%25C3%25A9rusalem.%250A2%25EF%25BB%25BF%25E2%2580%25A2%25E2%2580%25A2~Dans+la+suite+des+te
https://ref.ly/logosres/ec-sbfbibnbs2002?ref=BibleNBS.Ro13.11&off=34&ctx=+la+venue+du+Christ%250A~11%25EF%25BB%25BF%25E2%2580%25A2D%25E2%2580%2599autant+que+vou


1. Une vision eschatologique : Dieu rassemble les nations 
(Ésaïe 2.1-5)

En effet, en Ésaïe 2.2 (בְּאַחֲרִית הַיּמִָים, be’acharit hayamim), le prophète évoque « les 

derniers jours », une expression eschatologique qui ne désigne pas une date précise 
mais un temps où Dieu interviendra pour établir son règne universel. Ce temps n’est ni 
nécessairement prêt, ni nécessairement loin. Il est à venir. En ce temps-là, la montagne 
sur laquelle est construite le temple du Seigneur sera établie et sera la plus haute. La « 

montagne de la maison du Seigneur » (הַר בֵּית־יהְוָה) symbolise la présence divine. 

Esaïe nous annonce qu’un jour, il sera connu de tous que le seul vrai Dieu est le 
Dieu vivant de Jacob. Ce qui était connu du peuple de Dieu, Israël, sera connu par tous 
les peuples de la terre. Toutes les nations afflueront. Des peuples nombreux viendront et 
se tourneront vers le Dieu d’Israël. Ils se rendront dans sa demeure à Jérusalem, 
demeure dont l’accès ne sera plus limité à quelques-uns. Les peuples seront rendus 
purs et pourront accéder à Dieu. 

Ces nations s’y rendront avec enthousiasme «  venez, montons  ». Ils s’y 
encourageront, cherchant à conduire avec eux le plus grand nombre. Ce flot de 
personnes montera à la montagne du Seigneur pour y être enseigné des choses de 
Dieu et pour le servir. En ce temps-là, tous les peuples reconnaitront que le Dieu de 
Jacob est leur Dieu, celui  de toutes les nations. En ce temps-là, toutes les nations 
reconnaitront que le Dieu de Jacob (personnage hautement intéressant au passage) 
est le seul Dieu capable d’enseigner le chemin qui mène à la vie. Tout comme il l’a fait 
avec patience avec l’ancêtre d’Israël, Jacob (Ya`aqov, « celui qui prend par le talon » ou 
« qui supplante). 

En ce temps-là, de Jérusalem sortira la loi, la parole du Seigneur. C’est de Sion, 
que sortira la révélation de Dieu, cette parole particulière qui invitera tous les peuples à 
marcher sur les sentiers du Seigneur, des sentiers de paix, sans conflit. Toutes les 
nations afflueront vers Jérusalem pour recevoir la loi et la paix.

Espérance utopique ou réalité possible ? A vues humaines, tout ceci ressemble 
bien à un rêve éveillé. Mais cette parole nous rappelle, que bien des fois,  nos sommets 
humains ont cherché la paix et la justice climatique (ONU, COP, G20) sans aboutir 
nécessairement à de véritables avancées. Cependant, ce qui change ici, c’est que la 

	 	 Page  sur 3 9



paix véritable vient de Dieu. L’Avent nous rappelle que notre espérance ne repose pas 
sur les systèmes humains mais sur le règne de Dieu.

Et cela nous pose question, cette prise de conscience que notre espérance ne 
repose pas sur les systèmes humains mais sur le règne de Dieu change ou devrait 
changer notre manière d’être dans le monde, de prier pour lui. Si je prends un temps 
pour m’arrêter, cette perspective me renvoie à ma propre vie de prière pour le monde : 
Suis-je intercesseur ou spectateur de ce qui se passe dans le monde ? Suis-je acteur ou 
spectateur pour « anticiper » en la faisant vivre à mon échelle, cette paix et cette justice 
qui caractériseront le règne de Dieu in fine (justice climatique, économique)  ? Suis-je 
acteur ou spectateur pour faire gouter à mes contemporains ce que sera le règne de 
paix de Dieu ? « L’espérance chrétienne n’est pas une fuite hors du monde, mais une 
anticipation de son renouvellement. »

2. Une transformation radicale : de la guerre à la paix sous le 
règne de Dieu 

2.1. De la guerre à la paix 
En effet, en ce temps-là, la guerre ne sera plus car les nations n’auront plus de raison 

d’être belliqueuse. La cause des conflits (qui plus est de guerre) nait, en règle générale, 
lorsqu’une nation décide qu’elle doit subvenir à ses propres besoins et lorsqu’elle se 
pose en juge pour déterminer ses besoins et la façon de les assouvir. Les conflits 
naissent de nos jours de soifs de conquêtes de ceux que François Heisbourg appelle les 
« prédateurs ». Mais en ce temps-là, la paix viendra pour les nations, pour les peuples 
car ils reconnaitront que le Dieu de Jacob (rappelez-vous la conversion de Jacob), 
celui qui s’est révélé à Israël, est la source de toutes bonnes choses. Les nations sauront 
que c’est entre ses mains que résident leurs destins. Qu’Il est celui qui est connaît leurs 
besoins et qu’Il est celui qui y va pourvoir. La Paix viendra de la confiance en ce Dieu qui 
fait toutes choses belles en son temps. Il ne sera plus de raison de se faire la guerre car 
chaque personne aura conscience que Dieu connaît ses besoins et qu’Il est le seul 
capable d’y pourvoir de façon juste et sage.

En ce temps-là, Il ne sera plus besoin de lutter pour satisfaire ses besoins (Jn 
14.27). Les « prédateurs » ne seront plus, car nous ne serons plus dans un contexte de 
relation de « prédation », mais de fraternité véritable. Ces vérités produiront la paix (Jr 

	 	 Page  sur 4 9



6.14 ; 8.11). Cette paix parfaite ne sera possible que lorsque ces nations se tourneront 
vers Dieu comme dans la vision d’Esaïe. 

Oui, nous dit Esaïe, il viendra un temps où la paix règnera entre les nations et les 
armes n’auront plus cours. Jusqu’à aujourd’hui, la réduction de l’armement était un 
moyen de garantir la paix. De façon générale, sans que ce soit simple, les nations 
signent des traités pour réduire le nombre d’armes afin de préserver la paix. Parfois, on 
a échoué (traité de Versailles). 

Mais ici il viendra un temps, où le désarmement sera différent. Les armes 
disparaitront de façon radicale à la suite de l’intervention de Dieu qui rétablira toutes 

choses. Le verbe « forger » (ּכִּתְּתו, kittetou) indique une transformation radicale, non une 

simple cessation des hostilités. La paix est active et créatrice.
La paix sera profonde car le changement de cœur des nations sera profond. Ce 

changement sera opéré par Dieu. C’est lui qui va à la fois rendre le jugement qui 
condamne le mal et Lui qui va purifier les peuples du mal pour pouvoir les accueillir. 
Cette purification passera par la venue d’un roi serviteur.

Il viendra un temps où les armes guerre, l’art de la guerre et son apprentissage 
ne seront plus. Au lieu de l’enseignement de la guerre, les nations apprendront la loi du 
Seigneur. Les armes seront transformées en outil agricole comme un retour à la 
source, un retour à l’Eden perdu. Les peuples seront réconciliés de nouveau avec 
Dieu, le mal ne sera plus, la malédiction ne sera plus, les douleurs ne seront plus. Dieu 
sera là, avec les hommes et les femmes pour les conduire sur le sentier de la justice. 

Il viendra un temps où Dieu se révèlera à toutes les nations, il sera avec elles. 
Un temps où Dieu se révèlera à nous, il sera Dieu avec nous.

2.2. Le règne de « Dieu avec nous » 
Il n’est pas toujours simple de se situer à la méditation de ce genre de prophéties 

tant ce qui est annoncé fait envie, tant nous aspirons à cette paix. Sans doute un indice 
s’est glissé, je pense dans ce texte d’Esaïe, ainsi que dans 4 chapitres plus loin. Il est 
question ici de «  la parole du SEIGNEUR  ». Or, qui est donc le Logos, la Parole du 
Seigneur ? Qui est celui que l’on nomme « Emmanuel » en Esaïe 6 ? voici donc un indice 
intéressant  : Ce « Dieu avec nous », cet Emmanuel, sera le signe que Dieu enverra au 
monde pour nous indiquer que « ce temps-là » arrive. Ce signe nous le lisons en Esaïe 
6 « le Seigneur vous donne lui-même un signe : la jeune femme va être enceinte et mettre au 
monde un fils. Elle le nommera Emmanuel, “Dieu avec nous” ». A cet enfant, « Dieu lui a 

	 	 Page  sur 5 9



confié l'autorité. On lui donne ces titres : Conseiller merveilleux, Dieu fort, Père pour toujours, 
Prince de la paix. Il doit étendre son autorité et assurer une paix sans fin » (Es 9). C’est 
alors que commencera cet « avenir » dont parle Esaïe. 

Nous entrons dans la période de l’Avent, période pendant laquelle nous nous 
préparons à Noël, cette fête de la naissance de l’Emmanuel, de Jésus. Noël est ce 
moment particulier où nous nous souvenons que Jésus est venu nous apporter un message 
de paix et d’amour. 

C’est la Bonne Nouvelle de la réconciliation avec Dieu. Cette réconciliation est 
désormais accessible à toutes les nations, à tous les peuples. Noël est l’accomplissement 
de ce message d’Esaïe. Jésus va durant sa vie terrestre annoncer la paix avec Dieu, 
l’amour de Dieu pour le monde. Il ira à Jérusalem où il sera mis à mort, subissant le 
jugement des hommes et de Dieu. Le troisième jour, il ressuscitera. Par sa mort et sa 
résurrection, il permettra à tous les hommes de s’approcher de Dieu.  On proclamera, 
après la Pentecôte, - conduit par cet Esprit qui inscrit la Loi de Dieu dans les cœurs - cet 
Évangile d’abord à Jérusalem puis dans les régions avoisinantes, et jusqu’au bout de 
la terre. Depuis, Jérusalem, depuis Sion, partira cette parole du Seigneur, cette Bonne 
Nouvelle de Jésus-Christ qui inaugure un nouveau royaume de paix. Cette Bonne 
Nouvelle part d’Israël pour aller vers le monde. Le salut est venu du peuple juif (Jn 4.22) 
disait Jésus. Nous sommes dans cet « avenir » dont parle le prophète.

C’est cela l’espérance de Noël, Jésus prince de la Paix est venu instaurer un 
royaume où il n’y a plus de guerre, plus de mal, plus de larmes. Un royaume où nous 
pouvons nous approcher de Dieu. Mais, parce qu’il y a un « mais » vous allez me dire ! J’en 
ai fait allusion. Si nous regardons autour de nous, si nous allumons notre radio ou 
notre télévision, il ne faut pas trente secondes pour comprendre que 
l’accomplissement du message d’Esaïe n’est pas total. Oui, Jésus est venu dans le 
monde pour nous enseigner les voies de Dieu, pour annoncer le royaume de Dieu à toutes 
les nations. Mais Il a promis aussi qu’il reviendrait pour installer son Royaume de façon 
complète, lorsque la Jérusalem céleste viendra sur terre. 

Nous aspirons à ce que cette paix parfaite dont il est question en Esaïe vienne. 
Nous aspirons à pouvoir vivre avec Dieu de façon pleine et entière. Nous aspirons à la 
disparition du mal, à retrouver cet Eden perdu. Oui cette aspiration sera, un jour, pleinement 
satisfaite. Nous vivons donc aussi, dans l’Avent, dans l’attente de la seconde venue de 
Jésus, de ce jour où il viendra sécher les larmes et instaurer une paix parfaite. C’est là 

	 	 Page  sur 6 9



toute notre espérance. Tout ce qui doit faire notre joie en ce temps de l’Avent, au-delà des 
cadeaux et des repas de fête, au-delà même des circonstances difficiles qui nous entourent. 

3. Une urgence éthique : revêtez Christ (Romains 13.11-14)
Mais tout comme pour Juda à son époque, face à cette vision des nations qui 

montent vers Jérusalem, ce message d’Esaïe doit provoquer une réaction, une réaction 
qui répond à une question  : Comment entrer dans cette période de l’Avent avec 
entrain ? Il me semble qu’Esaïe nous donne quelques indices :

Chers amis, nous faisons partie de l’Histoire, de cette Histoire car nous sommes de 
ces nations, de ces peuples venus des quatre coins du monde et qui peuvent accéder 
à ce Dieu d’Israël à travers l’œuvre du Christ. C’est cette espérance qui peut nous aider 
à voir au-delà des réalités du moment. Nous ne sommes pas ballotés au gré des 
mouvements de l’histoire. Non, nous faisons partie de cette belle Histoire qui a 
commencé il y a si longtemps, une nuit étoilée à Bethlehem.

Nous faisons partie de cette histoire qui nous rappelle que nous pouvons nous confier 
en Dieu pour prendre soin de tous nos besoins. Car Il est le juge et l’arbitre, celui en qui 
on peut se confier pour déterminer ce qui est bon pour nous. Car il est celui qui fait toutes 
choses belles en son temps. 

Nous faisons partie de cette histoire qui verra, un jour, Jésus, Emmanuel venir 
instaurer un royaume de Paix, une paix totale et bienfaisante. Cette espérance doit 
orienter nos regards, voir au-delà du temps présent, nous réjouir de ce que Dieu nous a aimé 
et nous appelle à entrer dans sa paix. Et Paul nous place dans le « déjà et pas encore ». 
Le salut est proche, il faut vivre comme des enfants de lumière. Des enfants éveillés ! 
Et Paul use d’une image «  c’est bien l’heure de vous réveiller du sommeil  »  ! Prendre 
conscience de ce que nous venons de dire, c’est prendre conscience que le « salut est 
proche », c’est comme le bip du réveil qui nous invite à nous réveiller, à « marcher dans 
cette lumière  », à vivre dans la réalité nouvelle inaugurée par le Christ. Alors, Paul 
énonce une série de « comportements » à ne pas pratiquer – « ni orgies ni beuveries, 
sans luxure ni débauche, sans dispute ni passion jalouse ». Il serait alors tentant alors 
de tirer des leçons moralisantes de ces « comportements », il ne faut pas faire ceci ou 
cela  ! La méditation serait très moralisante, mais je crois que ce serait assez limitant. En 
effet, je le crois, qu’être chrétien, c’est vivre chaque jour comme si le Christ revenait 

	 	 Page  sur 7 9



demain. Et ces comportements, me semble-t-il, témoignent de «  tentatives de fuite » 
face au réel : 
⇨ L’endormissement/l’anesthésie par l’ivrognerie … 
⇨ Le « plaisir » du corps pour oublier l’âme, la dimension spirituelle, l’immédiateté 

de la jouissance, sans limite … le « plaisir » pour s’illusionner d’être vivant … 
⇨ La jalousie, la dispute, fruit d’une relation dévoyée au prochain, une relation 

nourrie de «  concurrence  », de méfiance, d’égoïsme, de faux semblants, de 
critiques, de médisances, …  

Or je le crois, tout comme ce qu’annonce Esaïe, pour les armes radicalement 
changées en outils agricoles, nous aussi nous sommes appelés à nous laisser 
transformer radicalement par l’Esprit-Saint, ainsi, au diapason de son œuvre en nous 
répondrons à l’exhortation de Paul « revêtez le Seigneur Jésus-Christ » ou celles d’Esaïe 
« marchons à la lumière du SEIGNEUR » ! 

Il nous faudrait, alors, éclairer par l’Esprit nous questionner sur ce qui dans notre 
quotidien nourrit le fond des comportements «  de la chair  », pour laisser place à 
l’alternative de la vie du Christ en nous. Face à ce monde qui a tant besoin de 
l’Evangile, à ces amis, voisins, familles qui ne connaissent pas encore la Parole du 
Seigneur, cultivons, ce que Paul appelle peut-être «  les armes de la lumière » à savoir la 
lucidité, la sobriété, la spiritualité qui fait droit au corps & le contentement, la 
communion … Se pose alors la question : Qu’est-ce qui nourrit toute cela ? Qu’est-ce 
que je mets en place pour nourrir toutes ces dimensions de la lumière du Christ, lui 
qui vit en moi ?   

Alors, comment préparer ce temps de Noël autrement ? Soyons des vitrines qui 
reflètent la Lumière du Seigneur pour ceux qui nous entourent. Une bougie dans la nuit : 
elle ne chasse pas toute l’obscurité, mais elle annonce que la lumière vient. Que nos 
paroles, nos gestes témoignent de l’amour Dieu pour toutes les nations. En tant qu’Église, 
chacune, chacun, Soyons des artisans de paix . Que nous puissions, par nos actions et 
nos paroles, semer la paix du Christ autour de nous. Pour terminer, j’aimerai vous lire 
un texte qui reflète ce que pourrait être une Église, qui laisse passer la lumière, même 
à travers ces fêlures, pour réchauffer celles et ceux qui nous entourent : 

L’Église n’est pas un tribunal chargé de décider qui peut entrer ou non… Ou qui doit 
juger, condamner ou libérer … C’est un hôpital spirituel, un lieu où viennent ceux dont le 
cœur est blessé, fatigué, brisé, et qui cherchent guérison et restauration. Alors, si tu vois 

	 	 Page  sur 8 9



quelqu’un entrer dans l’Église, ne le juge jamais. Tu ne sais pas combien de larmes, de 
combats, de peurs ou de nuits sans sommeil il lui a fallu pour faire ce simple pas de foi… Un 
pas qui, pour lui, représente tout. Un pas qui dit : “Seigneur, j’ai besoin de Toi.” Accueille-le. 
Offre-lui un sourire. Fais-lui sentir qu’il a de la valeur. Montre-lui le véritable Amour du Christ. 
Car un jour, cet amour-là t’a aussi relevé, guéri, restauré et ramené à la vie. L’Église n’est 
pas un musée de saints… C’est un refuge pour ceux qui tombent, un foyer pour ceux qui 
reviennent, un espace de grâce pour ceux qui cherchent encore. Et parfois, le plus grand 
miracle n’est pas une guérison immédiate… C’est quelqu’un qui ose franchir la porte alors 
que tout en lui voulait fuir. Chaque âme qui entre dans l’Église porte une histoire que seul 
Dieu connaît. La grâce attire, l’amour guérit, mais le jugement détruit. Là où le monde 
condamne, Christ accueille. Un cœur blessé n’a pas besoin d’un regard dur, mais d’une main 
qui relève. L’Église est belle… quand elle aime comme Jésus a aimé. Alors, Aime sans 
condition, même quand tu ne comprends pas. Deviens un pont, jamais un mur. Prie pour 
ceux qui arrivent, car tu ne sais pas contre quoi ils se battent. Sois la douceur qui guérit, pas 
la dureté qui éloigne. Laisse toujours Christ être visible dans ta manière d’accueillir, d’écouter 
et d’aimer ».

Seigneur Jésus, toi qui viens accomplir les promesses des prophètes, fais de nous des 
veilleurs, des artisans de paix, des témoins de ta lumière. Réveille nos cœurs, purifie nos 

vies, et prépare-nous à t’accueillir. 
Amen.

	 	 Page  sur 9 9


	Une vision eschatologique : Dieu rassemble les nations (Ésaïe 2.1-5)
	Une transformation radicale : de la guerre à la paix sous le règne de Dieu
	De la guerre à la paix
	Le règne de « Dieu avec nous »

	Une urgence éthique : revêtez Christ (Romains 13.11-14)

